
01/ 
Hospitalidad  
como paradigma ético: 
una respuesta al fenómeno 
de las migraciones.
Jennifer Gómez Torres,
Teóloga. Doctora en Migraciones  
Internaciones y Cooperación al Desarrollo.  
Equipo Inclusión Cáritas Española. Madrid

Este artículo analiza el fenómeno migratorio actual desde una mirada amplia que supera el debate 
simplista de estar “a favor” o “en contra” de la migración. A partir del enfoque de aspiraciones y 
capacidades, y entendiendo la movilidad humana como parte de procesos sociales más amplios, se 
propone la hospitalidad como marco ético para repensar las dinámicas migratorias contemporáneas.

El texto revisa la historia y la evolución del concepto de hospitalidad en distintas tradiciones 
-grecolatina, cristiana, asiática e islámica- y en autores modernos como Kant, Ricoeur, Lévinas y 
Derrida, mostrando cómo este concepto ayuda a comprender las tensiones actuales entre apertura 
y cierre de fronteras. También se incluyen aportes de perspectivas decoloniales, como el Buen Vivir, 
el Suma Qamaña y el Ubuntu, que resaltan la importancia de la comunidad, la reciprocidad y la 
interdependencia entre las personas.

A partir de datos recientes sobre migración y desplazamiento forzoso, el artículo describe  
cómo la militarización de las fronteras ha aumentado la desigualdad y la vulneración de derechos.  
Frente a ello, se plantea la hospitalidad -entendida como responsabilidad ética hacia quienes  
migran y como un compromiso con la dignidad humana- como un horizonte útil para diseñar 
políticas migratorias más justas, humanas y sostenibles.

Palabras clave: Migración, Movilidad Humana, Transformación Social,  
Hospitalidad, Fronteras, Derechos humanos.

This paper analyses today’s migratory phenomenon from a wide-ranging perspective that goes beyond 
the simplistic debate about being “in favour of” or “against” migration. Taking a focus on aspirations  
and capacities, while understanding human mobility as a part of broader social processes, hospitality  
is proposed as an ethical framework for rethinking contemporary migratory dynamics.

A review is made of the history and evolution of the concept of hospitality in various traditions  
-Graeco-Latin, Christian, Asian and Islamic- and in such modern authors as Kant, Ricoeur, Lévinas 
and Derrida, showing how this concept helps to understand the current tensions between the opening 
and closing of borders. Also included are contributions from decolonial perspectives, such as Buen 
Vivir, Suma Qamaña and Ubuntu, which highlight the importance of community, reciprocity and 
interdependence among people.

On the basis of recent data on migration and forced displacement, the paper describes how  
the militarisation of borders has increased inequality and the violation of rights. To deal with  
this, it proposes hospitality -understood as an ethical responsibility towards those who migrate  
and as a commitment to human dignity- as a useful horizon for designing fairer and more  
humanitarian and sustainable migratory policies.
 
Key words: Migration, Human mobility, Social transformation,  
Hospitality, Borders, Human rights.



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

20 21

que recuperan concepciones no-occidentales 
como pueden ser, el Ubuntu africano o el 
Buen Vivir latinoamericano, este marco 
conceptual permite trascender las limitaciones 
de los enfoques meramente securitarios o 
economicistas (Bauder et al., 2023) que han 
dominado durante mucho tiempo, el debate en 
torno a las migraciones.

1/ 

Marco teórico:  
La Hospitalidad  
como paradigma ético.

1/1

Una palabra prudente sobre el desarrollo 
histórico del concepto hospitalidad.

La hospitalidad es uno de los conceptos más 
complejos, antiguos y persistentes al interior de 
la reflexión filosófica. Deriva del latín hospita-
lÎtas, -ātis perteneciente a “huésped” y a su vez 
de hospes, que es huésped o anfitrión. Término 
utilizado por Ciceron como equivalente a hos-
pitium (ley o deber de acoger al extranjero). 

La palabra hospes, contiene en sí misma un doble 
origen, un compuesto de raíces indoeuropeas 
ghos-ti, que significa “extraño/ extranjero”, 
más adelante “enemigo” y pot (i), que significa 
“dueño, señor”, señor de los forasteros. De la 
palabra hospes, se formaron, hospitium, que 
tiene que ver con el derecho y deber de acoger 
al viajero, más adelante esta palabra se introdujo 
en la base legal y moral romana. Y hospitalitis, 
relativo al huésped, que derivó en hospitalidad. 

La práctica de la hospitalidad ha acompaña-
do el desarrollo de la humanidad y ha estado 

datos cuantitativos que nos permitan “ver” en 
qué estado se encuentra el fenómeno. 

Según los datos más recientes del Departamento 
de Asuntos Económicos y Sociales de las 
Naciones Unidas, el número de migrantes 
internacionales a nivel mundial ascendió a 
304 millones en 2024, cifra que representa 
casi el doble de los 154 millones registrados en 
1990. Al mismo tiempo, el Alto Comisionado 
de las Naciones Unidas para los Refugiados 
(ACNUR) documenta que 123.2 millones 
de personas se encontraban en situación de 
desplazamiento forzoso al final de 2024, 
estableciendo un récord histórico que refleja 
la intensificación de conflictos, violaciones 
de derechos humanos y crisis humanitarias  
(ONU, 2025).

Esta realidad cuantitativa, sin embargo, no debería 
generar alarma, esto es así, porque esas grandes 
cifras representan tan solo el 3,6% de la población 
mundial. Por otro lado, esta realidad no debería 
eclipsar la dimensión fundamentalmente ética 
que subyace al fenómeno migratorio. 

Este artículo propone abordar el momento 
actual de las migraciones a través del prisma 
conceptual de la hospitalidad, entendida no 
meramente como práctica social o política 
estatal, sino como paradigma ético que interpela 
las estructuras de acogida, reconocimiento y 
convivencia en nuestras sociedades cada vez más 
globalizadas.

La hospitalidad, entendida como concepto 
filosófico, teológico y práctica social, ofrece 
un marco analítico particularmente pertinente 
para comprender las tensiones contemporáneas 
entre apertura y cierre (fronteras), inclusión y 
exclusión (espacio social), que caracterizan las 
respuestas hacia las personas en movimiento.

Desde las reflexiones de Emmanuel Lévinas 
sobre la ética, el rostro y el encuentro con el Otro, 
pasando por la deconstrucción derrideana de la 
hospitalidad a partir de la aporía que ella misma 
entraña, hasta las perspectivas decoloniales  

presente como principio que trasciende las 
meras convenciones sociales para convertirse 
en un elemento ético de carácter fundamental.  
Un acercamiento histórico al desarrollo de este 
concepto reflejará las transformaciones del pen-
samiento occidental y la comprensión de la re-
lación con la alteridad (otredad), adquiriendo 
particular relevancia en el contexto contempo-
ráneo de las migraciones. 

En la Antigua Grecia, la hospitalidad (ξενία - 
Xenía) expresada a través de la palabra xençia, 
refería al ritual que regulaba la relación entre 
el ciudadano que acogía (xenos) y el forastero. 
Esta práctica/ritual implicaba un intercambio 
de regalos, acogida, refugio y reciprocidad. 

Violar la Xenía suponía una ofensa al mismo 
Zeus, que era protector de huéspedes. Diversos 
escritos griegos, como la Odisea reflejan el valor 
de la hospitalidad, gracias a el hospedaje y la 
acogida hospitalaria fue posible la supervivencia 
de los viajeros. El viaje de Odiseo refleja muy 
bien esta virtud. 

En la Roma Antigua, el hospitium, indicaba 
una institución jurídica y social que formalizaba 
el alojamiento recíproco entre las familias patri-
cias y las plebeyas mediante la tabula hospitalis, 
es decir, un certificado de hospitalidad. 

El hospitium, derivó en los hospitia cristianos, 
aquellos lugares de acogida cristiana, y más ade-
lante, en la Edad Media, en los hospitales mo-
násticos medievales. 

Por su parte, la Civilización India en cuanto  
a la hospitalidad (Atithi Devo Bhava- अतिथिदेवो 
भव) entendía que el huésped era como un dios 
La prescripción védica otorga al viajero dere-
chos de comida, abrigo y seguridad, sin esperar 
la recíproca. La atención al forastero se entien-
de como un mérito espiritual. La hospitalidad 
(Keqi-客氣) en la China Imperial, indica lite-
ralmente “cortesía al huésped”, enfatizando 
modales como el respeto y la reserva de trato 
hacia el forastero. La hospitalidad garantizaba la 
armonía social, y el acoger bien reflejaba virtud. 

LH  n.343

El fenómeno migratorio contemporáneo alcan-
za dimensiones históricamente inéditas que de-
safían los marcos conceptuales tradicionales de 
análisis y respuesta política. Este fenómeno, de 
gran complejidad, excede discursos simplistas 
como “a favor” o “en contra”. En ese sentido, 
estamos de acuerdo con el Prof. Hein de Haas 
cuando propone la comprensión del fenómeno 
migratorio desde el marco teórico de aspiracio-
nes-capacidades1 (aspirations-capabilities fra-
mework) apoyándose en las ideas de Amartya 
Sen (de Haas, 2021). 

Lo cierto es que, el primer paso que se nos exige 
al menos a quiénes nos dedicamos al estudio del 
fenómeno de las migraciones, es avanzar hacia 
una comprensión teórica más integral de la mi-
gración, en ese sentido, como también afirma 
de Haas (2021) es necesario re-conceptualizar 
la migración como parte intrínseca de procesos 
más amplios de cambio económico, político, 
cultural, tecnológico y demográfico plasmados 
en conceptos como la transformación social, el 
desarrollo y la globalización. 

Esta comprensión contribuye a superar lo que 
decíamos al inicio, “a favor” o “en contra”, in-
cluso, ayuda a superar la visión de la migración 
como “un problema por resolver”. La migra-
ción, es un proceso que no puede considerar-
se de forma aislada de los procesos de cambio 
social más amplio de los que ella misma hace 
parte.

Ahora bien, cuando hablamos de migraciones, 
es muy común querer recurrir a estadísticas o 

1. Se recomienda 
revisar el trabajo de 
Jørgen Carling (2002) 
en el que introduce el 
concepto “inmovilidad 
involuntaria” para 
describir el fenómeno 
del creciente número 
de personas que 
desean, pero no 
tienen la capacidad 
de migrar. 



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

22 23

Por otro lado, en el mundo islámico, la hospi-
talidad (Diyāfa-ةفايض) es una tradición que 
toma en cuenta la generosidad, la protección y 
el honor. Mencionada en el Corán y la Sunna, 
se indica que el huésped debe ser acogido tres 
días sin hacer preguntas, se practica el ritual 
de ofrecer agua, alimento y descanso, todo ello 
considerado como un acto de piedad.

En la tradición cristiana, encontramos que,  
en el NT, el término griego usado para la  
hospitalidad es φιλοξενία philoxenia literal-
mente “amor al extranjero” philos: amor y  
xénos: forastero. Esta palabra representa el 
carácter siempre activo del amor cristiano, no 
se trata de “tolerar al otro” sino de “amarlo” 
mediante la acogida. 

Desde el AT, la hospitalidad es presentada como 
un mandato divino, y se convierte en elemento 
ético transversal en los textos sagrados “amarás 
al extranjero como a ti mismo, porque extran-
jeros fuisteis en Egipto” (Lv 19, 33-34).

La acogida refleja el reconocimiento de que la 
humanidad es don de Dios. La tradición de la 
teología cristiana indica que la hospitalidad es 
el eje del Evangelio. Jesús mismo se presenta 
como “migrante, extranjero” en el evangelio de 
Mateo, de ahí que en el otro extranjero vemos 
el rostro mismo de Cristo. 

Los Padres de la Iglesia, como San Agustín, re-
conocieron el enriquecimiento que existe gracias 
al encuentro entre forastero y anfitrión. San Be-
nito en su regla monástica, consolidó la hospi-
talidad como un deber espiritual, porque recibir 
al huésped es como recibir a Cristo mismo. En 
síntesis, la hospitalidad, en la tradición cristiana 
va más allá de una simple cortesía social, es una 
dimensión teológica, cristológica, sacramental, 
donde la casa se convierte en extensión del Reino. 
Acoger en la casa es acoger a Jesús mismo. 

Así entonces, la cuestión de la extranjeridad y la 
relación con el otro que se nos presenta “dife-
rente” y “extraño” ha estado presente en la hu-
manidad desde sus inicios. 

 
 
“Derecho de visita, derecho a 
presentarse a la sociedad, que tienen 
todos los hombres en virtud del 
derecho de propiedad en común de 
la superficie de la tierra, sobre la que 
los hombres no pueden extenderse 
hasta el infinito, por ser una superficie 
esférica, teniendo que soportarse 
unos junto a otros y no teniendo 
nadie originariamente más derecho 
que otro a estar en un determinado 
lugar de la tierra” (Kant, 1998)

Así entonces, Kant define la hospitalidad como 
“el derecho de un extraño a no ser tratado de 
manera hostil por otro al llegar al territorio de 
este último”. Esta definición establece una dis-
tinción crucial entre el derecho de visita y el de-
recho de residencia permanente, mientras que el 
primero debe ser universal, el segundo requiere 
un contrato especial.

Esta concepción de la hospitalidad es quizá 
la que en el contexto actual de las migracio-
nes presenta mayores problemáticas, porque 
esa hospitalidad se encuentra subordinada a la  
soberanía estatal y a la voluntad del Estado  
receptor. 

Hoy, cuando tantas personas se mueven  
por el mundo carentes de la documentación  
requerida fruto de las crecientes restricciones de 
las políticas migratorias y que a su vez se encuen-
tran en una situación de vulnerabilidad grave, la 
hospitalidad kantiana no resuelve el asunto, ni 
ofrece una respuesta integral a las migraciones 
contemporáneas al estar condicionada exclusi-
vamente al marco jurídico-político estatal.

Otro pensador que ofrece una mirada diferen-
te sobre la hospitalidad es Paul Ricoeur (Fran-
cia, 1913-2005) quien ha legado al mundo de 
la filosofía el desarrollo de la fenomenología 
hermenéutica. Sobre la hospitalidad, Ricoeur 
entiende que ella se configura como una ex-

La hospitalidad fue desde tiempos remotos un 
puente para conectar “mundos extraños”, fue 
para las antiguas civilizaciones una ley compar-
tida, un signo de civilidad (Cortina, 2017), una 
virtud, una práctica cotidiana y normalizada en 
aquellas sociedades. 

1/2 

Breve acercamiento a los fundamentos 
filosóficos de la Hospitalidad.

Repasemos brevemente las ideas más relevantes 
de algunos de los filósofos que han dedicado 
parte de sus reflexiones al asunto de la hospi-
talidad. 

Immanuel Kant (1724-1804 Königsberg,  
Alemania), ofreció algunas reflexiones en tor-
no al asunto de la hospitalidad. Especialmente 
en su obra “Hacia la Paz Perpetua” (1795), el 
filósofo alemán articula por primera vez una 
comprensión moderna y sistemática de la hos-
pitalidad como derecho cosmopolita. 

Esto significa que, para Kant, la hospitalidad 
constituye el derecho de un extranjero a no ser 
tratado con hostilidad cuando llega al territorio 
de otro. 

En ese sentido, Kant distingue entre el derecho 
del huésped (Gastrecht) y el derecho de visita 
(Besuchsrecht) cuestión que invita a pensar di-
rectamente que, en el pensamiento filosófico 
de Kant, la hospitalidad no implica el derecho 
a permanecer indefinidamente en el territorio 
ajeno, sino el derecho a ser tratado con amabili-
dad y no con hostilidad mientras el visitante se 
comporte pacíficamente. 

La hospitalidad será también para Kant, un 
derecho universal basado en la idea de que 
la tierra es un bien común para todos, de ahí 
que todas las personas compartimos el derecho 
innato de visita

periencia fundamental de apertura al otro que 
constituye la propia identidad. Entendida así 
la hospitalidad, significa que es posible supe-
rar la común dicotomía entre huésped y anfi-
trión, proponiendo una comprensión dialéc-
tica de la relación hospitalaria. 

De esta forma, Ricoeur nos hereda la hospitali-
dad narrativa y la hospitalidad lingüística, en la 
primera, la hospitalidad se nos presenta como 
un proceso de intercambio de relatos que en-
riquecen mutuamente a los participantes, me 
comprendo a mí mismo gracias a las historias 
que compartimos con los otros; en la segunda, 
el filósofo francés hace una reflexión sobre los 
procesos de traducción de un idioma a otro, 
dirá que traducir es difundir un mensaje de un 
idioma a otro, siendo el traductor una figura 
paradigmática de la hospitalidad al servir simul-
táneamente al extranjero y al receptor. 

Estas dos nociones resultan interesantes a la 
hora de abordar las migraciones contemporá-
neas porque nos abren nuevas posibilidades 
de relación y encuentro con el otro, además de 
proporcionar un marco ético para pensar la di-
versidad cultural. 

Ahora bien, aunque hemos mencionado dos 
filósofos que nos han legado reflexión en tor-
no a la hospitalidad, es menester indicar que la 
hospitalidad, en su acepción filosófica contem-
poránea, encuentra sus raíces más profundas 
en la tradición fenomenológica y la ética de la 
alteridad desarrollada por Emmanuel Lévinas 
(Lituania 1906- Francia 1995). 

Para Lévinas, la hospitalidad constituye una 
respuesta ética primordial (ética como filosofía 
primera) ante la presencia del Otro, que pre- 
cede y funda cualquier consideración ontológica  
o política. Esta aproximación sitúa la hospitali-
dad no como una virtud opcional o una política 
discrecional, sino como la estructura funda-
mental de la subjetividad ética, que se consti-
tuye precisamente en y a través del encuentro 
con la otredad. 

LH  n.343 La acogida refleja el reconocimiento  
de que la humanidad es don de Dios



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

24 25

Proponemos cuatro vías para la comprensión de 
la hospitalidad en el pensamiento levinasiano. 

1.	La primera vía tiene que ver con el proyecto 
filosófico de Lévinas, esto es, la ética como 
filosofía primera. Que la ética se entienda 
como filosofía primera significa que ella se 
presenta como alternativa a la ontología que 
tematiza la cuestión primera en referencia al 
ser y no en referencia al otro. 

	 Dicho de otra forma, Lévinas rompe rela-
ciones con la filosofía tradicional que había 
puesto en el centro de la reflexión filosófica 
al “ser” y había dejado en el olvido la noción 
del “otro”. Así entonces, Lévinas afirmará 
que la condición de posibilidad de la ética es 
el rostro del otro, y será este el modo en que 
el otro se presenta a sí mismo, de tal manera 
que excede la idea del otro en mí. De ahí que 
es la relación con el otro la que me cuestiona, 
me vacía de mí mismo y no deja de vaciarme 
descubriéndome siempre recursos nuevos. 
En definitiva, es el rostro la llamada ética 
que me interpela. Esta ética debe entenderse 
como una relación de responsabilidad infini-
ta hacia los demás.

2.	La segunda vía tiene que ver con la noción 
de Encuentro en relación con la alteridad. 
La palabra encuentro en el corpus filosófi-
co levinasiano hace referencia a la responsa-
bilidad absoluta que tiene el sujeto hacia el 
otro, dicha responsabilidad no es opcional, 
es obligatoria. La responsabilidad por el otro 
no puede anularse: es tan inseparable de mí 
como mi propia piel. 

	 El primer gesto ético consiste en reconocer 
su singularidad, su diferencia irreductible. 
Ese otro tiene rostro, me mira y me interpe-
la. Ante su presencia surge la extrañeza y la 
conciencia de mi propia salida de mí mismo. 
Allí nace el verdadero encuentro: libre y deci-
dido, contrario a la egología. Solo saliendo de 
uno mismo se puede acoger el rostro del otro, 
en una dinámica de alteridad, hospitalidad y 
apertura ética.

 
 
“Desde el momento en que el otro  
me mira yo soy responsable de él yo 
soy responsable del otro sin esperar  
la reciproca, aunque ello  
me cueste la vida” (Lévinas, 2002). 

	 La asimetría ética, según Lévinas, tiene que 
ver con que la preocupación por el otro no 
depende de su interés por mí; de lo contra-
rio, quedaríamos siempre a la espera de su 
respuesta. Lévinas propone abandonar la lu-
cha por el reconocimiento y afirma que esta  
asimetría introduce humanidad en el mun-
do, expresando una vocación de santidad. 
La naturaleza humana tiende al egoísmo, a 
priorizar y preservar el propio ser; por eso, 
Lévinas sostiene que la ética no debe fundar-
se en la ontología, sino en la responsabilidad 
incondicional hacia el otro.

En síntesis, la obra de Lévinas y su pensamiento 
en torno a la hospitalidad no sólo devela no-
vedad y originalidad, sino que en la actualidad 
es profundamente necesaria. Esta capacidad del 
filósofo lituano, por situar al otro, a la alteridad 
en el primer plano de su proyecto filosófico, 
redefiniéndolo como prioridad ética, debería 
resonar y ser principio de interpretación en la 
denominada era de las migraciones. 

En ese sentido, urge una vuelta al humanismo 
del otro que señala nuestra responsabilidad por 
los demás, sin esperar nada a cambio. Este pen-
samiento nos lleva por la vía de la afirmación 
de la alteridad, del encuentro y de una respon-
sabilidad insoslayable. La hospitalidad es en el 
marco epistémico levinasiano, asumir la respon-
sabilidad del rostro del otro, es eticidad misma, 
modo o principio de la ética, es apertura, es vin-
culación. 

Por otro lado, Jacques Derrida (Argelia, 1930- 
Francia, 2004) siguiendo los pasos de su maes-
tro y amigo Lévinas, profundiza esta perspec-
tiva y plantea nuevas cuestiones en torno al 

3.	La tercera vía tiene que ver con la noción de 
Rostro (le visage) quizás sea esta la noción 
más original y novedosa de la epistemología 
levinasiana. La manera por la que se pre-
senta el otro es a lo que se llama “rostro”.  
La noción de rostro difiere de todo conteni-
do representado, es Epifanía (manifestación). 
¿Qué sentido tiene el rostro? Lévinas lo define 
por negación: el rostro no es un objeto ni un 
contenido que pueda ser comprendido o re-
presentado. “El rostro está presente en su ne-
gación a ser contenido… ni visto ni tocado”  
(Lévinas 2002). El otro se manifiesta más allá 
de la experiencia sensible; por eso, el rostro 
no puede ser tematizado. En Ética e Infinito 
el autor aclara: 

“Cuando usted ve una nariz,  
unos ojos… usted se vuelve hacia  
el otro como hacia un objeto.  
La mejor manera de encontrar al otro  
es no darse cuenta del color de sus ojos”. 

	 El rostro es Epifanía: me excede, desarma 
mis intentos de comprensión y despierta mi 
responsabilidad. No es una imagen, sino una 
revelación que interpela. Percibir un rostro 
implica sobrecogimiento, un encuentro que 
rompe mi autocontemplación y exige res-
puesta. 

	 En Totalidad e Infinito, Lévinas lo llama 
“desencantamiento del mundo”: desnudez 
del pobre, la viuda, el huérfano, el extranjero.  
Totalizar al otro es negar su misterio. El ros-
tro inaugura la ética misma: el cara a cara 
donde comienza toda responsabilidad.

4.	La cuarta vía tiene que ver con la noción de 
Asimetría y Responsabilidad. La asimetría es 
la vía que permite al sujeto interpelarse por el 
otro desde una dimensión de altura. Dicho 
de otra forma, el otro cuenta más que el yo, y 
esto es lo que da acceso a la santidad. En esta 
misma línea se entiende la responsabilidad:

tratamiento del concepto “hospitalidad”, lo 
hace a través de la irremediable aporía que la 
misma hospitalidad contiene, la relación entre 
la hospitalidad incondicional, también llamada 
Absoluta, Pura o Hiperbólica; y la hospitalidad 
condicional, también llamada leyes de hospita-
lidad. El pensamiento de Derrida sobre la hos-
pitalidad es uno de los temas más significativos 
de su filosofía tardía y articula magistralmente 
esta compleja aporía que se sitúa en el corazón 
mismo de la relación ética con el otro. La hospi-
talidad es en Derrida la estructura fundamental 
del éthos mismo

“En tanto que tiene que ver con el éthos, 
es decir, la residencia, el hogar propio, 
el lugar familiar del habitar, en tanto 
que es una manera de ser ahí, la manera 
en que nos relacionamos con nosotros 
mismos y con los otros, con los otros 
como propios o como extranjeros, la 
ética es hospitalidad” (Derrida, 2000)

La hospitalidad incondicional, según Derrida, 
exige “decir sí al recién llegado, antes de cual-
quier determinación, antes de cualquier anti-
cipación, antes de cualquier identificación”.  
Esta forma de hospitalidad es la LEY de hos-
pitalidad que trasciende cualquier condiciona-
miento jurídico, político, económico, moral. 

Es apertura absoluta al otro que implica acep-
tar el riesgo de la llegada del otro. Según  
Derrida, la incondicionalidad es la única po-
sición ética aceptable porque cualquier otra  
forma de condicionalidad es una forma expre-
sa de violencia. Esta hospitalidad incondicio-
nal obedece a la lógica de la visitación, es decir, 
la sorpresa de quien llega sin previo aviso. 

Así entonces, la incondicionalidad trasciende 
las condiciones y restricciones que habitual-
mente regulan las prácticas de acogida, plan-
teando un desafío radical a nuestras prácticas 
habituales de acogida. 

LH  n.343



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

26 27

La hospitalidad condicional opera dentro de 
las leyes de hospitalidad, estas leyes funcionan 
dentro de una economía del intercambio y re-
ciprocidad (por ejemplo, los controles fronte-
rizos y policiales). Exige un condicionamiento 
jurídico-político. 

La hospitalidad condicional exige manifesta-
ción, visibilidad, control e identificación del 
huésped. Opera bajo la lógica del derecho de 
visita kantiano, que otorga al extranjero el dere-
cho a no ser tratado con hostilidad, pero no el 
derecho a quedarse. Esta forma de hospitalidad 
obedece a la lógica de la invitación, no hay sor-
presa, yo te invito, elijo invitarte. En palabra del 
mismo Derrida:

“Yo intento separar este concepto de 
la pura hospitalidad del concepto de 
invitación. Si yo te espero y estoy pre-
parado para recibirte, ello implica que 
no hay sorpresa, que todo está en orden. 
Si soy hospitalario recibiré la visita, no 
al huésped invitado” (Derrida, 2000)

Ciertamente, Derrida reconocerá que esa hospi-
talidad hiperbólica no podrá llegar a ser real sin 
contar con las leyes de hospitalidad que permi-
ten establecer marcos normativos, temporales y 
espaciales para la acogida. La Ley Incondicional 
de la hospitalidad necesita de las leyes, las re-
quiere. Esta exigencia es constitutiva. 

No sería efectivamente incondicional si no de-
viene efectiva, concreta, determinada, porque 
entonces correría el riesgo de convertirse en 
ilusoria, en utópica. Esta tensión insoslayable e 
irresoluble entre la exigencia ética de la incon-
dicionalidad y la necesidad de la regulación a 
través de las normas/leyes constituyen para el 
filósofo argelino la “aporía de la hospitalidad” 
que refleja las contradicciones subyacentes a 
toda política migratoria que quiera conciliar 
principios humanitarios con consideraciones de 
soberanía territorial (Kelz, 2015) 

lacionalidad, configurando un modo de vida 
comunitario y armónico que puede traducirse 
como “buen convivir”.

Finalmente, el concepto africano Ubuntu, 
originario de las lenguas nguni del África aus-
tral, popularizado por figuras como Desmond 
Tutu y Nelson Mandela. Ubuntu significa la 
humanidad compartida: “soy porque nosotros 
somos”. Representa actitudes de generosidad, 
perdón, justicia y hospitalidad, y adquirió gran 
relevancia durante la transición democrática  
en Sudáfrica, especialmente en el trabajo de la 
Comisión de Verdad y Reconciliación, que bus-
có restaurar la unidad nacional tras el apartheid.

El hilo conductor entre las tres propuestas es la 
centralidad de la relación: todas insisten en que 
la plenitud humana no se alcanza de manera ais-
lada, sino en comunidad, reconociendo la dig-
nidad del otro y el equilibrio con la naturaleza. 
Así, Sumak Kawsay, Suma Qamaña y Ubuntu 
constituyen filosofías del cuidado mutuo que, 
al dialogar con la hospitalidad, ofrecen claves 
para repensar nuestra convivencia en un mundo 
globalizado, promoviendo modos de vida más 
humanos, solidarios y hospitalarios.

3/ 

Fotografía del  
momento actual de  
las migraciones globales.

Los datos más recientes revelan tendencias mi-
gratorias que reflejan tanto continuidades his-
tóricas como transformaciones significativas 
en los patrones de la movilidad global. Hemos 
mencionado al inicio de este artículo que los 
migrantes internacionales alcanza los 304 mi-
llones de personas, que representan actualmente 

No debemos olvidar, y este es el asunto crucial, 
que las leyes condicionales dejarían de ser leyes 
de hospitalidad si no estuviesen guiadas, inspi-
radas y aspiradas por la ley de hospitalidad in-
condicional. 

2/

Otros enfoques con  
relación a la Hospitalidad.

Proponemos en este apartado una reflexión 
y comprensión sobre la hospitalidad no solo 
como un concepto filosófico, sino como una 
experiencia poética, esperanzadora y profunda-
mente humana que implica reconocer al otro y 
vivir en comunidad (Gómez, 2024). Para ello, 
nos acercamos a tres sistemas culturales que vin-
culan la relación entre comunidad y alteridad: 
Sumak Kawsay, Suma Qamaña y Ubuntu.

El Sumak Kawsay (Buen Vivir), inscrito en la 
Constitución del Ecuador de 2008, expresa una 
visión de sociedad basada en las tradiciones an-
dino-amazónicas. Su meta es alcanzar una vida 
plena en armonía con uno mismo, con la comu-
nidad y con la naturaleza. 

Se trata de una propuesta ética y espiritual que 
concibe al ser humano como parte integral de 
un entramado natural y comunitario, subrayan-
do el bien común, la convivencia democrática y 
la responsabilidad compartida.

Por su parte, el Suma Qamaña (Vivir Bien), 
propio de los pueblos originarios bolivianos, 
comparte una raíz similar. Desde la cosmovisión 
andina, la vida se entiende como un universo 
interdependiente -la Pacha- donde humanos, 
divinidades y naturaleza coexisten en equili-
brio. Este principio se apoya en valores como 
la complementariedad, la reciprocidad y la re-

el 3.7% de la población mundial, cifra que ha 
crecido modestamente desde el 2.9% registrado 
en 1990. Sin embargo, este crecimiento relativo 
moderado encubre dinámicas regionales marca-
damente diferenciadas (ONU, 2025) 

Europa es el continente que concentra la mayor 
población migrante mundial con 94 millones 
de personas, seguida por América del Norte con 
61 millones y la región de África del Norte y 
Asia Occidental con 54 millones. Significativa-
mente, los principales corredores migratorios 
inter-regionales incluyen flujos desde Améri-
ca Latina y el Caribe hacia América del Norte  
(27 millones), desde Asia Central y Meridio-
nal hacia África del Norte y Asia Occiden-
tal (20 millones), y desde África del Norte y 
Asia Occidental hacia Europa (13 millones).  
(ONU, 2025) 

El fenómeno del desplazamiento forzoso pre-
senta características aún más dramáticas. De los 
123.2 millones de personas desplazadas forzosa-
mente en 2024, aproximadamente 38 millones  
corresponden a refugiados bajo mandato del 
ACNUR, 6 millones a refugiados palestinos 
bajo UNRWA, 8 millones a solicitantes de asilo,  
y cerca de 6 millones a “otras personas necesi-
tadas de protección internacional”. Esta cifra 
representa uno de cada seis migrantes interna-
cionales globalmente, constituyendo la pro-
porción más alta registrada desde la década de 
1950. (ONU, 2025) 

Por otro lado, los datos revelan que existe una 
distribución profundamente desigual de las 
responsabilidades de acogida a nivel global. 
Como documenta la ACNUR, el 80% de la  
población refugiada mundial es acogida por 
países que representan conjuntamente solo el 
19% del ingreso mundial. Esta concentración 
de la carga de acogida en países de ingresos ba-
jos y medios ilustra las asimetrías estructurales 
que caracterizan el sistema de protección inter-
nacional. (EUAA, 2024). 

Los principales países de origen de refugiados 
reflejan las crisis humanitarias contemporáneas 

LH  n.343

La plenitud humana no se alcanza de manera aislada, 
sino en comunidad, reconociendo la dignidad  

del otro y el equilibrio con la naturaleza



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

28 29

más agudas: el 69% de todos los refugiados y 
personas necesitadas de protección interna-
cional provienen de solo cinco países: Afga-
nistán, Siria, Venezuela, Ucrania y Sudán del 
Sur. Esta concentración geográfica del origen 
del desplazamiento forzoso contrasta con la  
diversificación creciente de los países de des-
tino, sugiriendo una evolución hacia patrones 
migratorios más complejos y multi-direccio-
nales. Así mismo, los países que acogen a más 
refugiados en el mundo son, según datos de 
la ACNUR a 2025: Irán, Turquía, Colombia,  
Alemania y Uganda. 

Este dato es muy relevante porque contradice 
la percepción de que los países europeos asu-
men la mayor parte del esfuerzo humanitario, 
en la lista sólo figura Alemania entre los cinco 
primeros receptores a nivel mundial, se observa 
que más del 70% de las personas refugiadas del 
mundo son acogidas por países de renta media 
o baja, ubicados generalmente cerca en zonas de 
conflicto.  

La investigación académica ha identificado nue-
vos patrones de movilidad que incluyen movi-
mientos de “segunda y tercera destinación”, 
donde los migrantes se trasladan desde su pri-
mer país de acogida hacia otros destinos debi-
do a limitaciones en la integración o conside-
raciones económicas. Este fenómeno refleja las 
deficiencias estructurales en los sistemas de pro-
tección e integración que no logran ofrecer solu-
ciones duraderas a las poblaciones desplazadas.  
(EUAA, 2024).  

En el contexto de la UE este proceso se evidencia 
en el reforzamiento de controles exteriores con-
secuencia del área Schengen y las actividades de 
FRONTEX que han promovido la representación 
de la migración como amenaza para la estabili-
dad de la UE como para el funcionamiento del 
mercado. Estos discursos son altamente peligrosos 
porque reconfiguran la percepción que tenemos 
como sociedad de las personas migrantes y además 
revierten en el día a día de los que son ya nuestros 
vecinos y vecinas. 

Otro de los conceptos es el de la externalización 
de las fronteras, este concepto es fundamental 
porque implica que gran parte del trabajo para 
hacer cumplir la normativa fronteriza lo reali-
zan los países de tránsito, que no suelen ser los 
países de destino final de las personas que se 
mueven. La externalización, a efectos prácticos, 
se trata de delegar la gestión de las fronteras a 
terceros países, países de tránsito, especialmente 
países del sur global- en el caso de la UE suele 
ser Marruecos, Turquía, Túnez, Egipto y Líba-
no- mediante mecanismos de contención de 
flujos migratorios que se financian con fondos 
públicos y que se presentan como cooperación 
internacional. Las consecuencias de esta prácti-
ca y de estos acuerdos son devastadoras para los 
derechos humanos, porque generan represión, 
corrupción y violencia estructural. 

El tercer y último concepto es el de la militari-
zación, es quizás el más represivo de estos proce-
sos, a efectos prácticos, se caracteriza por el des-
pliegue de fuerzas militares y policiales para el 
control migratorio. Este proceso genera graves 
consecuencias ampliamente documentados en 
diferentes puntos fronterizos como el de México 
-USA y el de la UE, consecuencias que pasan 
por la violación de los derechos humanos, de-
voluciones en caliente, detenciones arbitrarias, 
maltrato físico y psicológico, en algunos casos 
violencia sexual y desapariciones forzadas. 

El reciente Pacto sobre Migración y Asilo de la 
UE (2024) refuerza este enfoque de militari-
zación mediante procedimientos acelerados de 
asilo, mayor detención en frontera y amplia-

4/ 

Políticas  
migratorias y desafíos  
contemporáneos.

Un acercamiento serio al asunto del fenómeno 
de las migraciones en la actualidad requiere, al 
menos, la comprensión de tres procesos que 
están intrínsecamente relacionados y que han 
derivado en la transformación de la gestión de 
la cuestión migratoria, nos referimos a: la se-
curitización, la externalización de fronteras y la 
militarización. 

Estos tres conceptos encuentran profunda re-
lación con las políticas migratorias contem-
poráneas y han dibujado la manera en que los 
Estados abordan los flujos migratorios, frecuen-
temente en detrimento de los derechos huma-
nos de las personas migrantes.

La securitización es el proceso mediante el cual 
la migración se transforma en un asunto de se-
guridad nacional. A efectos prácticos, y pasan-
do de largo el desarrollo epistémico desarrollado 
por la Escuela de Copenhague, la securitización 
de la migración implica una política migrato-
ria fundada en la creencia de que la migración 
internacional irregular (indocumentada) repre-
senta una amenaza para la seguridad nacional 
de los Estados. Este paradigma ha derivado en 
comprender la relación entre migraciones y 
fronteras como un asunto conflictivo, especial-
mente, cuando en el año 1989, con el fin de la 
Guerra Fría, las migraciones fueron incluidas en 
la lista de nuevas amenazas globales.

El efecto de la securitización opera no sólo en las 
fronteras geopolíticas, tiene un fuerte impacto en 
los discursos sociales que sobre las personas mi-
grantes se construyen viéndolas como amenazas y 
legitimando medidas extraordinarias de control. 

ción de la cooperación militar con países como 
Egipto, Mauritania, Túnez y Libia, por ejemplo, 
entre 2017 y 2023, la UE asignó 455 millones 
de euros a milicias libias, resultando en la inter-
ceptación de 38,000 migrantes y violaciones de 
derechos humanos que afectaron al 73% de los 
individuos interceptados (Lahai, 2025). 

Estas alianzas trasladan prácticas bélicas y repre-
sivas a las fronteras exteriores africanas, donde 
se refuerza a las fuerzas locales con tecnología 
europea para que realicen las tareas de conten-
ción, generalmente aplicando la violencia hacia 
las personas migrantes. Esta práctica vulnera 
gravemente los derechos humanos en los pasos 
fronterizos. 

Ahora bien, el impacto que genera estas tres 
prácticas sobre la cuestión de las migraciones 
contemporáneas es multidimensional, va desde 
violaciones sistemáticas de derechos humanos, 
pasando por la criminalización y deshumani-
zación de la migración, genera más rutas peli-
grosas aumentando el número de personas que 
mueren buscando más rutas alternativas pero 
peligrosas, y deriva finalmente en la vulnera-
bilidad extrema obligando a que las personas 
migrantes se enfrenten a múltiples formas de 
violencia y discriminación.

Proponemos para cerrar este apartado algunos 
de los desafíos que tenemos ante la realidad de 
las migraciones y que demandan de nuestras so-
ciedades respuestas integrales y globales desde 
una dimensión de dignidad humana, derechos 
y cooperación internacional.

- Cambio de paradigma: superar el enfoque de 
seguridad y asumir uno basado en el respeto 
de los derechos humanos y que sea capaz de 
equilibrar la protección de fronteras con la de 
las personas.

-	Responsabilidad compartida: promover una 
verdadera cooperación entre países de origen, 
tránsito y destino bajo marcos como el Pacto 
Mundial para una Migración Segura, Ordenada  
y Regular de la ONU.

LH  n.343



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

30 31

-	Integración e inclusión social: diseñar políticas 
inclusivas que favorezcan la convivencia, com-
batan la xenofobia y reconozcan la diversidad 
cultural.

-	Ir a las causas estructurales: prestar especial 
atención a la desigualdad, violencia y crisis 
climáticas que originan desplazamientos, en 
lugar de priorizar controles fronterizos.

-	Protección de las personas, especialmente de 
las más vulnerables: garantizar la seguridad de 
mujeres, niños, personas LGBTIQ+ y víctimas 
de trata, evitando su detención por motivos 
migratorios.

-	Educación, comunicación y sensibilización: 
fomentar una cultura pública informada que 
sea capaz de reconocer y revertir discursos de 
odio, prejuicios, racismo y desinformación.

- Vías legales y seguras: asegurar la creación de 
vías legales, ordenadas y seguras para que las per-
sonas puedan migrar de una manera regulada  
y segura para ellas. Esto implica la creación y 
el diseño de mecanismos institucionales que 
garanticen la movilidad humana de manera  
digna, y acorde con los derechos humanos. 

Los procesos de securitización, externalización y 
militarización han configurado un escenario en 
el que los derechos de las personas migrantes se 
vulneran de manera sistemática. 

El desafío que tenemos como sociedad, es tran-
sitar hacia nuevos modelos y paradigmas migra-
torios que tengan su fundamento en la dignidad 
de las personas y la responsabilidad compartida. 
La migración es un proceso inherente al ser hu-
mano y es una oportunidad para el desarrollo de 
las sociedades si sabemos gestionarla, no debe 
ser vista como una amenaza. 

(los míos), una comunidad que sabe rezar y can-
tar “soy porque nosotros somos”. La hospitali-
dad nos recuerda que todos en algún momento 
de la vida hemos sido extranjeros, migrantes, 
parte de una familia humana que es diversa.  

Por otro lado, la hospitalidad asume una di-
mensión profética y de transformación socio-
política, sabe que para hacer real la Ley de hos-
pitalidad demanda de un horizonte regulador 
a través de las leyes de hospitalidad, sabe tocar 
tierra, sabe transformar los espacios sociales y 
políticos. 

Ciertamente, la perspectiva de la hospitalidad 
no resuelve de manera mágica las compleji-
dades de la gobernanza migratoria, pero sí es 
capaz de ofrecer un marco ético insoslayable e 
irrenunciable desde el cual poder orientar y eva-
luar nuestras políticas migratorias y prácticas de 
acogida e integración de las personas migrantes. 

La hospitalidad no es solo un acto de gene-
rosidad o caridad, es más bien, un encuentro 
transformador que enriquece tanto a huéspedes 
como anfitriones.

La hospitalidad nos convoca y nos permite 
comprender que la migración no es un 
problema a resolver, sino que es un proceso 
inherente al ser humano y una oportunidad de 
desarrollo. Nuestro mundo parece sumergido 
en la oscuridad de las guerras, las injusticias, las 
pobrezas derivadas de un sistema enfermo que 
hemos alimentado durante largo tiempo. 

La hospitalidad se presenta como una luz 
esperanzadora, como un camino hacia una 
nueva humanidad, como una nueva forma 
de leer, analizar y transformar la realidad. 
Las migraciones demandan una respuesta 
humanizadora en el reconocimiento del rostro 
de los otros, de la diferencia, de la extranjeridad.

5/

La hospitalidad  
como clave ética para  
las migraciones actuales.

A lo largo de este artículo hemos podido ob-
servar que la realidad de las migraciones es 
compleja y nos sitúa ante una encrucijada que 
interpela las bases de nuestras formas y estilos 
de convivencia. Los datos que hemos ofrecido 
(304 millones de migrantes internacionales y 
123.2 millones de personas en desplazamiento 
forzoso) no son meras estadísticas, son perso-
nas, son rostros - en palabras de Levinas- que 
nos miran, nos inquieren, nos interpelan, recor-
dándonos esa llamada levinasiana a la responsa-
bilidad ética. 

Hablar de hospitalidad, es hoy, no solo urgente 
sino necesario. Ante la creciente deriva de las 
políticas migratorias hacia la securitización, que 
ha transformado el lenguaje y la significación 
de la migración como una amenaza; hacia la 
externalización y la militarización así como la 
criminalización, la hospitalidad emerge como 
nuestro estandarte ético, como un contra dis-
curso radical que pone en el centro a la persona, 
recordándonos la dignidad humana compartida 
sobre la soberanía territorial absoluta y sobre los 
discursos que pretender quitar rostros y deshu-
manizar.  

La hospitalidad tiene un impacto multidimen-
sional porque asume una dimensión antropo-
lógica y comunitaria, lo hemos repasado en 
las reflexiones sobre la alteridad- otredad, pero 
también en las filosofías del Ubuntu Sumak 
Kawsay y Suma Qamaña. 

La plenitud humana no se alcanza en solitario  
o de manera aislada sino en comunidad, una  
comunidad fraterna e inclusiva no exclusivista 

LH  n.343

Bibliografía

Bauder, H., Dreher, N., Lujan, O.,  
Asolo, O. (2023).  
Decolonizong Migration Studies: The Case  
of Hospitality, Sanctuary, and Solidarity.  
(Ed. Triandafyllidou, A., George, U)  
The Working Papers Series. Toronto  
Metropolitan University. 

Carling, J. (2002).  
Migración en la era de la inmovilidad  
involuntaria: Reflexiones teóricas  
y experiencias caboverdianas.  
Revista de Estudios Étnicos  
y Migratorios, 28(1):5–42. 

Cortina, A. (2017).  
Aporofobia, el rechazo al pobre.  
Un desafío para la democracia.  
Barcelona: Paidós.

De Haas H. (2021).  
A theory of migration:  
the aspirations-capabilities framework.  
Comp Migr Stud. 9(1):8. doi:  
10.1186/s40878-020-00210-4. 

Derrida, J. (1998).  
Adiós a Emmanuel Lévinas. Palabra de acogida. 
Madrid: Editorial

Derrida, J. y Dufourmantelle, A. (2000). 
La Hospitalidad.  
Buenos Aires (Argentina): 
Ediciones de la Flor.



Hospitalidad  
como paradigma ético:  
una respuesta al fenómeno  
de las migraciones.

32 33

LH  n.343

EUAA, (2024).  
“Global trends in international protection”  
En Asylum Report 2024, June 2024. URL: 
https://euaa.europa.eu/asylum- 
report-2024/11-global-trends- 
international-protection 

Gómez Torres, J., (2024).  
La teología histórica de Ignacio Ellacuría  
como clave de interpretación de la idea  
de Hospitalidad en el SJM  
(Tesis de doctorado). 

Kant, E., (1998).  
Sobre la Paz Perpetua.  
Editorial Tecnos. Madrid, España.

Kelz, R.,  
Political Theory and Migration. Concepts  
of Non-Sovereignty and Solidarity.  
In: movements. Journal für kritische  
Migrations- und Grenzregimeforschung 1 
(2). URL: https://movements-journal.org/
issues/02.kaempfe/03.kelz--political-theory-
migration-non-sovereignty-solidarity.pdf 

Lahai, FJ., (2025).  
The new slave trade in Libya: evaluating the 
modern humanitarian crisis (2015–2024). 
Front. Polit. Sci. 7:1536457. doi: 10.3389/
fpos.2025.1536457

Lévinas, E. (2000).  
Ética e Infinito.  
Madrid: A. Machado Libros

Lévinas, E. (2002).  
Totalidad e Infinito.  
Salamanca: Ediciones Sígueme.

ONU. (2025).  
International Migrant Stock 2024.  
Key facts and figures. 
URL: https://www.almendron.com/tribu-
na/wp-content/uploads/2020/06/kant-paz-
perpetua.pdf 

Universidad Pontificia Comillas,  
Instituto Universitario de Estudios  
sobre Migraciones. Madrid. 2024.  
URL: http://hdl.handle.net/11531/88500 
https://www.un.org/development/desa 
/pd/sites/www.un.org.development. 
desa.pd/files/undesa_pd_2025_ 
intlmigstock_2024_key_facts_and_ 
figures_advance-unedited.pdf 


