
06/  
Experiencias



Experiencias 72 73

aportan dinamismo cultural y espiritual a barrios  
que parecían dormidos.

España o Cataluña vive tensiones reales: la pre-
cariedad laboral, la dificultad de acceso a la  
vivienda, la carencia de inversiones públicas en 
algunos barrios. Pero atribuir estas problemáti-
cas a los migrantes es una manipulación que hay 
que denunciar. 

El verdadero enemigo no son las personas que 
llegan, sino las bolsas de pobreza y desigualdad 
que concentramos en determinadas zonas ur-
banas. Cuando una familia catalana tiene que 
compartir piso porque no puede pagar el alqui-
ler, el problema no es que su vecino sea paquis-
taní; el problema es un mercado inmobiliario 
desbocado y un sistema económico que prioriza 
el beneficio por encima del derecho a un techo.

La frustración es comprensible. Pero precisa-
mente por eso es tan fácil que arraigue el discur-
so simplista: señalar el migrante como culpable. 
Es urgente cambiar la mirada y reconocer que el 
reto no es expulsar nadie, sino transformar las 
estructuras que generan desigualdad.

A lo largo de los años, he conocido centena-
res de migrantes que han dejado huella en mi 
vida y también contamos con testigos a nuestra 
diócesis. Un padre senegalés que trabajaba por 
la noche en una fábrica y de día se dedicaba a 
enseñar catalán a sus hijos, convencido que la 
integración pasaba por la educación. 

Una joven hondureña que, después de un viaje 
lleno de peligros, consiguió reunirse con su ma-
dre en Sant Feliu y hoy es voluntaria en Cáritas 
ayudando otras familias. Un grupo de jóvenes 
marroquíes que se ofrecieron para pintar la pa-
rroquia donde se estaban integrando, demos-
trando que querían ser parte activa de la comuni-
dad. Estas historias son más reales que cualquier  
eslogan electoral. Y todas tienen en común la 
misma semilla: la esperanza.

No podemos mirar hacia otra banda. El adelanto  
de la xenofobia irracional en Cataluña es un síntoma  

y solidaridad, como la comunidad bangla en 
Lavapiés (Madrid) durante la pandemia. Como 
no recordar el testimonio de mujeres migradas 
y trabajadoras domésticas cuando hablan de jor-
nadas laborales infinitas en la limpieza domés-
tica, de añoranza de los hijos que habían dejado 
atrás y del dolor de sentirse a menudo invisibles. 
Pero también me transmitieron una fuerza que 
me impresionó: 

“Hemos venido para vivir, 
no para malvivir”,

me decían. Aquel testigo, sencillo y valiente, fue 
para mí una lección de evangelio puro. También 
me llena de tristeza ver en algunas ocasiones de 
personas migradas que se aprovechan de la vul-
nerabilidad de sus vecinos migrantes. Pero me 
quedo con la alegría y gratitud de muchas fami-
lias que encontraron motivos para el arraigo so-
cial y la esperanza, a pesar de unas leyes injustas 
que debería ser cambiadas. 

El Papa León XIV nos lo recuerda con claridad 
en su mensaje para esta jornada: los migrantes 
son “misioneros de la esperanza”. En ellos hay 
el reflejo de la fe que no se resigna, de la vida 
que a pesar del sufrimiento se levanta, del futu-
ro que se construye desde la confianza en Dios 
y en la solidaridad humana. 

El Papa denuncia la indiferencia y el egoísmo 
que levanta muros y cierra fronteras, y nos in-
vita a ver en cada migrante no un problema,  
sino una oportunidad de encuentro y de reno-
vación social.

En la misma línea, los obispos de la Comisión Epis-
copal de Pastoral Social y Promoción Humana  
insisten que los migrantes no pueden ser re-
ducidos a cifras ni a estadísticas. Son personas 
que llegan con proyectos, con fe, con sueños.  
Y muchas veces, son ellos quienes revitalizan 
parroquias envejecidas, quién nos ayudan a re-
descubrir la universalidad de la Iglesia y quien 

La Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado  
2025 llega en un momento especialmente sensible 
en todas partes. El aumento del discurso xenófo-
bo, cada vez más normalizado en ciertos ámbitos 
políticos y mediáticos, pose en riesgo la conviven-
cia y erosiona los cimientos de una sociedad que 
históricamente se ha caracterizado por la acogida 
y la pluralidad.

Como obispo de Sant Feliu de Llobregat, no 
puedo restar en silencio ante este escenario. 
Callar sería cómplice. Mi experiencia pastoral 
en barrios donde conviven familias llegadas del 
Marruecos, de la América Latina, de la África 
subsahariana o de la Europa del Este me ha 
mostrado que los migrantes no son nunca una 
amenaza. 

Bien al contrario: son rostros concretos de es-
peranza, personas que luchan para sobrevivir, 
para dar un futuro a los hijos, para recons-
truir una vida después de haberlo perdido casi 
todo. Capaces de generar redes de autoayuda  

preocupante. Cuando se normaliza el discurso 
del odio, se deteriora la democracia y se des-
truye la cohesión social. Es responsabilidad  
de todos -instituciones, medios de comunica-
ción, comunidades religiosas y ciudadanos-  
parar esta deriva.

Hay que repetirlo con claridad: los migrantes 
no son el problema. El problema son las des-
igualdades estructurales, la carencia de políticas 
valientes en vivienda y trabajo, la precarización 
de servicios públicos que condena barrios ente-
ros a vivir en la marginación. Si no afrontamos 
estas causas reales, continuaremos alimentando 
el resentimiento y el enfrentamiento.

Los migrantes nos enseñan a esperar contra toda 
esperanza. Nos muestran que es posible volver a 
empezar, que la fraternidad no es una utopía y 
que la fe se hace fuerte en la fragilidad. Pero esta 
esperanza no tiene que quedar en poesía; tiene 
que traducirse en compromiso.

Como sociedad en todas partes, tenemos que 
construir políticas de acogida inteligentes y 
humanas, tenemos que promover espacios de 
encuentro intercultural y tenemos que garanti-
zar que nadie quede a la cuneta. Las parroquias 
y entidades sociales ya hacen mucho, pero no 
pueden sustituir el que corresponde en el Esta-
do y a las administraciones.

Mi propia experiencia pastoral me confirma 
que, cuando se crean vínculos reales entre per-
sonas cae el miedo y nace la confianza. 

Cuando un niño catalán y un niño boliviano 
comparten pupitre, cuando una abuela autócto-
na y una madre nigeriana comparten banco en 
la iglesia, cuando una empresaria da una opor-
tunidad laboral a un joven migrando, cuando 
dos vecinas de países diversos comparten recetas 
de cocina y se cuentan la vida, o se encuentran 
en la misma asociación de barrio o de pueblo, 
cuando en el mismo hospital se comparten es-
peras y se interrumpe el silencio, o se celebra la 
vida juntos, entonces la convivencia deja de ser 
un reto y se convierte en una realidad posible.

LH  n.343

Migrantes, 
testigos de la 
esperanza
Xabier Gómez García, 
Obispo de Sant Feliu de Llobregat. Barcelona

06/1



Experiencias 74 75

y que necesitaba orientación para entender trá-
mites, lengua y costumbres. Sant Joan de Déu 
ofrece esta orientación y acompaña a los jóvenes 
en un proceso que combina apoyo emocional, 
formación y asistencia práctica para ayudarles a 
adaptarse y avanzar hacia la autonomía.

El programa cuenta con diferentes servicios 
adaptados a las necesidades de los jóvenes según 
la fase de su proceso migratorio. Inicialmente, 
en el Servicio de Protección de Emergencia, los 
objetivos están en la cobertura de las necesi-
dades básicas, el conocimiento de su situación 
sociofamiliar, así como el inicio al aprendizaje 
del idioma. Posteriormente, los jóvenes pasan al 
Servicio de Primera Acogida y Atención Inte-
gral, donde pueden permanecer un largo perío-
do de tiempo, si no se dan las variables necesa-
rias para avanzar en su proceso. En este periodo, 
regularizan su situación administrativa, apren-
den el idioma y reciben formación orientada a 
la inserción laboral. Hamza, otro joven marro-
quí, explica que el programa le permitió “cono-
cer la cultura, aprender el idioma y prepararme 
para trabajar”, facilitando así la transición hacia 
la siguiente etapa de su itinerario.

Sant Joan de Déu tiene un recurso específico 
para jóvenes de 16 a 18 años, cuyo objetivo 
es fomentar la autonomía, dando prioridad a 
la formación. Al alcanzar la mayoría de edad, 
pasan a pisos de Inserción Laboral, donde el 
foco se pone en la formación y el empleo. Este 
sistema progresivo permite que los jóvenes 
avancen por etapas, en función de su perfil, 
objetivos e implicación en el proyecto perso-
nal. Hamza, por ejemplo, inició su inserción 
laboral en un Centro Especial de Trabajo du-
rante la pandemia, compaginando trabajo y 
estudios en un ciclo formativo de técnico en 
cuidados de enfermería. En 2024, 62 jóvenes 
completaron con éxito este itinerario en los 
pisos de inserción laboral.

El modelo de Sant Joan de Déu se sustenta 
sobre cuatro pilares fundamentales: aprendiza-
je del idioma, formación orientada al empleo, 
acompañamiento personalizado y estableci-

miento de límites y marco normativo. La cer-
canía y la atención individualizada son clave, 
pero siempre con exigencia, ya que el objetivo 
es que los jóvenes asuman la responsabilidad de 
su proyecto vital y desarrollen autonomía per-
sonal y laboral. La formación y el empleo son 
elementos centrales para la integración social. 
Desde 2019, Sant Joan de Déu ha implementa-
do programas de formación e inserción laboral 
que permiten a los jóvenes adquirir habilidades 
prácticas y oficiales, a pesar de las limitaciones 
legales que impiden a quienes no tienen docu-
mentación acceder a formación reglada. 

Entre 2019 y 2025, se han formalizado más de 
300 contratos laborales con unos 200 jóvenes; 
más de 300 jóvenes han obtenido certificados 
formativos, incluyendo a 210 que han comple-
tado un Programa de Formación e Inserción 
(PFI). Imad, formado como electricista, encon-
tró un empleo estable gracias a estas iniciativas.

El Proyecto Caronte es otra pieza clave, ya que 
proporciona vivienda para jóvenes que residen 
en los pisos y han conseguido trabajo estable, al-
canzando los objetivos establecidos en su itine-
rario, pero se enfrentan dificultades para encon-
trar alojamiento cuando tienen que abandonar 
el sistema de protección. 

Esta iniciativa es propia de SJD, complementa 
la cartera de servicios públicos y ayuda a supe-
rar el momento crítico de salir de un entorno 
protegido a la plena autonomía, en un contexto 
de enormes dificultades en el mercado de la vi-
vienda; el estigma se suma a los retos existentes. 
Según Imad, 

“Sin este apoyo, muchos  
de nosotros seguiríamos en la calle”. 

El éxito de los programas de Sant Joan de Déu  
también depende de las alianzas estableci-
das con empresas y otras entidades sociales. 
Mediante convenios para prácticas laborales  

LH  n.343

Jóvenes 
migrantes solos: 
esperanza para 
un nuevo futuro
Marcos Febas Fernández, 
Área de Integración infanto-juvenil y laboral.  
Sant Joan de Déu Terres de Lleida

06/2

Cada año, alrededor de 500 jóvenes migrados  
solos llegan a Sant Joan de Déu Terres de  
Lleida buscando un futuro mejor. Desde la 
apertura del primer recurso específico en 
2018, San Juan de Dios ha atendido a más de 
2.500 jóvenes, ofreciéndoles un hogar tem-
poral donde iniciar un proyecto personal.  
A través del acompañamiento personalizado, 
la formación y la orientación los jóvenes pue-
den dar los primeros pasos que los conducirán 
a la inserción laboral y la integración social. 
Los jóvenes comprometidos con su proyecto 
personal tienen muchas posibilidades de éxito. 
En 2024 más del 70% de los que realizaron un 
itinerario completo en el proyecto se indepen-
dizaron con éxito, es decir, con un contrato 
laboral estable y las competencias necesarias 
para garantizar su autonomía. Los datos del 
2025 elevan esa cifra al 87%.

Cada año, cientos de jóvenes migrantes llegan a 
Cataluña con el objetivo de cambiar sus vidas y 
buscar oportunidades que no tienen en sus paí-
ses de origen. Estos viajes, a menudo largos y 
llenos de dificultades, dejan a los jóvenes en si-
tuación de vulnerabilidad, necesitando un lugar 
seguro donde alojarse, apoyo educativo, forma-
tivo y emocional que les permita integrarse en 
la sociedad. 

La respuesta a esta necesidad ha sido posible 
gracias a la colaboración entre la administración 
autonómica catalana y entidades sociales como 
la nuestra, que desde hace cinco años gestiona 
recursos específicos para jóvenes migrantes en 
Lleida. La apertura del primer recurso para este 
colectivo en abril de 2018 marcó el inicio de 
un programa integral de acogida, formación y 
acompañamiento que se ha convertido en un 
modelo de referencia en la región.

El programa de Sant Joan de Déu Terres de 
Lleida está diseñado para ofrecer una aten-
ción personalizada que se adapta a las diferen-
tes fases del itinerario migratorio de los jóve-
nes. Cada año, se atienden alrededor de 500 
jóvenes con una ocupación máxima de 200 
plazas, procedentes principalmente de países 
como Marruecos, Senegal o Guinea. Desde 
2018 hasta hoy, han pasado por el programa 
algo más de 2.500 jóvenes. 

Algunos de los jóvenes son atendidos en SJD 
por un período muy corto, porque seguirán su 
proceso en otros centros del sistema de protec-
ción del territorio, pero gestionados por otras 
entidades sociales. Muchos de ellos realizarán 
todo su itinerario en el sistema de protección en 
los recursos de SJD, avanzando en su proyecto 
personal superando las etapas necesarias: docu-
mentación, formación e inserción laboral.

Los jóvenes atendidos a menudo llegan con li-
mitaciones significativas: desconocen el idioma, 
no tienen amistades ni referentes y desconocen 
el funcionamiento de la sociedad que les acoge. 
Aymane, un joven marroquí que llegó a Lleida 
con 15 años, recuerda que “todo era muy difícil”  



Experiencias 76 77

y contratos, las empresas pueden conocer a los 
jóvenes y valorar su capacidad de manera di-
recta, lo que a menudo se traduce en contratos 
estables. 

La colaboración con diversos actores, como 
entidades sociales, educativas o asociaciones  
de migrantes ha generado sinergias valiosas para 
identificar buenas prácticas y mejorar continua-
mente el modelo de acogida e inserción. La in-
tegración en la comunidad es otro aspecto clave. 
Los jóvenes participan en actividades deporti-
vas, fiestas locales y proyectos de voluntariado, 
fomentando la interacción con los vecinos y 
contribuyendo a romper prejuicios.

Marcos Febas, director del área de Integración 
juvenil y laboral, señala que “no se trata solo 
de formar a los jóvenes, sino de que se sientan 
parte de la sociedad”. Esta participación activa 
facilita la percepción positiva de los migrantes 
por parte de la comunidad y refuerza el senti-
miento de pertenencia de los jóvenes. A pesar 
de los éxitos, el programa se enfrenta a impor-
tantes obstáculos burocráticos. La regulariza-
ción de la situación administrativa puede tardar 
varios años, limitando el acceso a formación 
reglada y al empleo. Sant Joan de Déu trabaja  
intensamente con las administraciones para op-
timizar los tiempos y evitar que los jóvenes pier-
dan periodos cruciales de su vida, conscientes 
de que estos años pueden marcar significativa-
mente su futuro.

El esfuerzo y el acompañamiento son los valores 
que guían todo el trabajo de Sant Joan de Déu.  
La atención se personaliza según el momento 
del proceso migratorio: al inicio, los jóvenes 
necesitan orientación e información, y al final, 
acompañamiento en la inserción laboral y la 
búsqueda de vivienda. El éxito del programa 
depende de la combinación entre la implica-
ción personal del joven y el apoyo constante  
del equipo profesional. En 2024, más del 70% 
de los jóvenes que completaron su itinerario lo-
graron inserción laboral exitosa, demostrando  
que con esfuerzo y orientación adecuada se pueden  
superar barreras importantes.

Las historias de Aymane, Hamza e Imad son 
testimonios reales de esta trayectoria de esfuer-
zo, superación e integración. 

Aymane recuerda los momentos difíciles de su 
primer contacto con Lleida, Hamza combina 
trabajo y estudios, e Imad ha conseguido un 
empleo estable como electricista. Los tres sirven 
de referente para los jóvenes que actualmente 
inician su itinerario, demostrando que con apo-
yo, formación e implicación personal es posible 
alcanzar una vida autónoma e integrada. Como 
expresa Aymane,

“Las dificultades del pasado  
pueden transformarse en los  
éxitos del mañana; nuestro  
pasado no define nuestro futuro”.

En conclusión, el modelo de Sant Joan de Déu 
Terres de Lleida es un ejemplo de cómo un en-
foque integral de acogida, formación, inserción 
laboral e integración comunitaria puede trans-
formar la vida de jóvenes migrantes. 

Mediante un itinerario progresivo que combina 
atención personalizada, aprendizaje práctico y 
apoyo emocional, estos jóvenes pueden supe-
rar las dificultades derivadas de la migración y 
construir un futuro con oportunidades reales. 
La combinación de recursos residenciales, pisos 
asistidos, programas formativos, proyectos de 
inserción laboral y alianzas con empresas y enti-
dades sociales crea un tejido sólido que fomenta 
la autonomía y el éxito personal. 

Las historias de superación individual son el 
mejor testimonio del valor de este modelo, que 
no solo ofrece refugio, sino también esperanza 
y herramientas para construir un futuro mejor, 
demostrando que, con esfuerzo y acompaña-
miento, cualquier joven puede transformar los 
retos en oportunidades.

LH  n.343

La evolución de la sociedad de nuestro tiempo, 
con el avance de la tecnología, deseo de progreso, 
social y económico, falta de reflexión seria, filo-
sófica y teológica, nos está llevado a una sociedad 
en la que “todo vale”, con una pérdida de valores 
humanos y cristianos que está creando diferen-
cias insuperables entre países. Mientras en unos 
se vive la sociedad del bienestar, en otros, en 
aquellos que están “en desarrollo”, una capa de 
la sociedad se enriquece, y otros se ven obligados 
a salir del país, convirtiéndose así en refugiados 
en el país al que logran llegar.

Pero el reconocimiento del estatuto de refugiado  
exige un análisis caso por caso e incluye factores  
como la valoración del riesgo que enfrenta el  
solicitante, la severidad y naturaleza de los  
abusos, las razones que encierra la actuación 
del agente de persecución y el nivel de protec-

Programa 
“Cercanos”  
de la Orden  
de Malta
Mª Pilar Núñez Cubero, 
Ginecóloga y profesora de Bioética. 
Consejo Asesor Ética de la Salud y Social

06/3

ción en el propio país (ACNUR)1. Es cierto que  
no se puede generalizar porque no todas las víc-
timas de un tipo de persecución específico ca-
lifican para el estatuto de refugiado y se puede 
correr el riesgo de excluir, a priori, personas que 
enfrentan situaciones de vida o muerte, que  
deberían calificarse como refugiados.

En 1951 se creó una Convención que propone 
unos: elementos de la definición de refugiado 
(Convención de 1951):

Una persona que se encuentra  
fuera de su país de nacionalidad o de  
residencia habitual, tiene un fundado 
temor de persecución a causa  
de su raza, religión, nacionalidad,  
pertenencia a un determinado grupo 
social u opiniones políticas, y no puede,  
o no quiere, acogerse a la protección  
de su país, o regresar a él, por 
temor a ser perseguido.

Esta Convención fue enmendada con el Protocolo  
de 1967 y define así el Estatuto de Refugiado:

Una persona que, debido a un miedo 
fundado de ser perseguido por razones  
de raza, religión, nacionalidad, miembros 
de un grupo social o de opinión política 
en particular, se encuentra fuera de su 
país de nacimiento y es incapaz,  
o, debido a tal miedo, no está dispuesto 
a servirse de la protección de aquel país; 
o de quien, por no tener nacionalidad 
y estar fuera del país de su antigua 
residencia habitual como resultado  
de tales eventos, es incapaz, debido a tal 
miedo, de estar dispuesto a volver a éste.

España firmó su Adhesión a la Convención 
sobre el Estatuto de los Refugiados, hecha en  

1. Alto Comisionado 
de las Naciones 
Unidas para los 
Refugiados



Experiencias 78 79

Ginebra el 28 de julio de 1951, y al Protocolo  
sobre el Estatuto de los Refugiados, hecho en 
Nueva York el 31 de enero de 1967, el 12/11/19782 

Quienes, entre los que llegan a nuestro país, 
sean reconocidos como refugiados, los gobier-
nos de acogida son los principales responsables 
de la protección de los refugiados. Los 147 paí-
ses, partes en la Convención de 1951 y/o en el 
Protocolo de 1967 están obligados a cumplir 
con las disposiciones que contienen. 

El ACNUR mantiene una estrecha vigilancia  
sobre este proceso e interviene si es necesario 
para asegurar que los refugiados reciban asilo  
y no se los someta a una devolución forzosa a 
países donde sus vidas podrían estar en peligro.

La organización busca formas de ayudar a los  
refugiados a rehacer sus vidas, ya sea a través de 
su integración en el país de acogida, su repatria-
ción voluntaria a sus países de origen o, si ello 
no fuera posible, a través del reasentamiento en un 
tercer país, recibiendo “protección internacional”.

Millones de otras personas llamadas “inmigrantes  
económicos” y de otro tipo, han aprovechado 
el progreso en los medios de comunicación para 
buscar una nueva vida, según ellos mejor, en 
países más desarrollados. 

No debe confundirse - como ocurre a menudo -  
a estas personas con los refugiados, que huyen 
de la persecución o de la guerra, más que por 
motivos económicos o personales. Actualmente,  
los movimientos migratorios pueden ser suma-
mente complejos y suelen englobar a inmigran-
tes económicos, refugiados y otras categorías 
de personas. Identificar y separar a los diversos 
grupos, conduciendo a los refugiados hacía unos 
procedimientos de asilo justos de conformidad 
con la Convención de 1951, puede ser una tarea 
difícil para los gobiernos. 

Hoy, hablar de movilidad humana es hablar de 
un hecho que puede ser abordado desde dos 
ámbitos: las causas o las situaciones que moti-
van la salida del propio territorio; y las conse-

cuencias, esto es, las situaciones que los migran-
tes encuentran en los lugares de destino. 

Mientras que unos comprenden dicha movili-
dad como un recurso para solucionar problemas 
en los lugares de origen, para otros es percibida 
como una amenaza y una carga social que estre-
mece las relaciones culturales y sociales. 

En nuestro país hay un gran número de per-
sonas que viven aquí, y que no son refugiados, 
sino simplemente “emigrantes” en busca de 
una vida mejor y muchos de ellos no tienen 
ningún documento para gozar de los beneficios 
que nuestra sociedad acuerda a los ciudadanos 
del país, y son considerados como “ilegales” o  
“sin papeles” sin derecho a residencia, “sin dere-
chos” a techo y salud, obligando a un gran nú-
mero a una “situación de calle”, teniéndose que 
buscar por sí mismos un lugar donde dormir.

1/

¿Si el Estado no los protege,  
podemos nosotros, humanos 
y cristianos, abandonarlos 
a su suerte?

La Biblia tanto en su Antiguo, como en el Nuevo  
Testamento, está plagada de consejos sobre el 
cómo recibir a los “forasteros”, que llegan a 
nuestro territorio. Por citar algunos:

-  Nuevo testamento: El texto más significativo  
es el de Mateo 25, donde Jesús dice “fui fo-
rastero y me recogisteis”, identificándose  
con el extranjero necesitado de acogida.  
Además, el pasaje de Mateo 25:3-46 es fun-
damental, ya que enseña que el trato dado a 
estos “hermanos más pequeños” se considera 

LH  n.343

2. BOE, núm. 252,  
de 21 de octubre  
de 1978, 

dado a Él mismo, y el rechazo a ellos es un 
rechazo a Cristo. 

- Otros textos: Que el amor fraternal perma-
nezca entre vosotros, y no se olviden de practi-
car la hospitalidad, pues gracias a ella algunos, 
sin saberlo, hospedaron ángeles. Hebreos 13:1 

-	Porque toda la ley se cumple en esta sola pa-
labra: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. 
Gálatas 5:14 RVC.

- En el Antiguo Testamento, el Levítico 19:34, 
manda amar y tratar al extranjero como a un 
compatriota, ya que Israel también fue extran-
jero en Egipto… y no opriman a los extranje-
ros que habiten entre vosotros. Trátenlos como 
si fueran sus compatriotas, y ámenlos como a 
ustedes mismos, porque también ustedes fue-
ron extranjeros en Egipto. Yo soy el Señor tu 
Dios. Levítico 14:33-34 RVC.

- Así habló Jehová de los ejércitos, diciendo: 
Juzgad conforme a la verdad, y haced mise-
ricordia y piedad cada cual con su hermano; 
no oprimáis a la viuda, al huérfano, al ex-
tranjero ni al pobre; ni ninguno piense mal 
en su corazón contra su hermano. 	  
Zacarías 7:9-10 RVR.

2/

¿Cómo cumplir  
estos preceptos ante la 
situación de nuestros  
hermanos “sin papeles”?

Muchas ONG están reemplazando las obligacio-
nes del Estado, frente a los emigrantes. Quiero  
presentar mi experiencia personal colaborando 

con la Orden de Malta, fundada en el Siglo XI.

La Soberana Orden de Malta, Orden Militar y 
Hospitalaria, de Jerusalén de Rodas y de Malta,  
es una Orden religiosa, laica, que tiene como 
misión: Tuitio fidei y obsequium pauperum, es 
decir propagar la Fe y dedicarse a los pobres, 
los vulnerables, ser un don, un obsequio, para 
aquellos que en palabras del Papa Francisco son 
los descartados, los incontables, aquellos que 
nadie se ocupa de ellos, porque no merecen la 
pena de un esfuerzo. 

Para nosotros son Nuestros Señores, ya que en 
cada uno de ellos se trata de ver a Nuestro Señor.
Es imposible que yo pueda describir, aunque sí 
enumerar, las Actividades de la Orden: siempre 
en todo ello se trata de estar al servicio de la fe  
y buscar la gloria de Dios: residencia para  
personas mayores, asistencia sanitaria a sus pro-
blemas de salud, comedores donde se les sirve 
la comida a diario, duchas y peluquería para 
las necesidades de higiene, ofreciendo el lavado 
de sus ropas, el ropero con entrega de ropa de 
hombre y de mujer, ropa de invierno, mantas… 

Visitas a instituciones de personas con “otras 
capacidades”, escuchándolos y entreteniéndo-
los, peregrinaciones a Lourdes y a Santiago de 
Compostela incluso la realización del “camino 
sobre ruedas”, llevando a algunos en silla de 
ruedas…

Pero quiero destacar el Programa, Cercanos.  
Se trata de la Asistencia por la noche a personas 
“sin techo”. Se comenzó yendo a encontrar a 
aquellos que dormían en la calle y llevarles co-
mida caliente o del tiempo, ropa de abrigo para 
el mal tiempo y charlar un poco con ellos. 

Tras unos 10 años la relación con ellos, nuestro  
Señores, era tan cercana y “familiar”, que había 
que corresponderlos con un respeto especial, y 
así comenzó un nuevo proyecto que llamamos 
Cercanos visitándoles dos noches por semana, 
con una modalidad de especial cercanía. Se trata 
de reunirles en un espacio amplio, y en grupo, 
de manera que el contacto sea personal entre 



Experiencias 80 81

ellos y con los voluntarios de Malta, creándose 
una gran tertulia y escucha personal. Si han de 
desplazarse de lejos, se les facilita un ticket de 
transporte.

No es una actividad como el resto ni tampoco 
vienen muchos voluntarios porque hay que en-
tender esta relación como un paso más en la fe, 
no un lugar, donde solo interesa ayudar, por ser 
visto a nivel social. Estar allí es “orar” mientras 
ayudamos a solucionar muchos problemas del 
día a día, vestir, escuchar, mostrar a Jesús…

 Dios es el que se encarga poco a poco de de-
volverles una dignidad arrebatada, casi siempre, 
por el propio ser humano.

Muchas veces han querido venir cámaras de te-
levisión, periodistas, programas, quienes buscan 
sólo hacer o hacerse la foto, y siempre se ha di-
cho que no para mantener este anonimato que 
ellos merecen. 

Nos han dejado ir siempre donde duermen, 
donde guardan sus cosas, nos han mostrado in-
formación sobre sus problemas, sus miedos, sus 
sueños. Sabemos todo sobre ellos. Esto es otra 
cuestión, naturalmente, y ambos tenemos con-
fianza para hablar de ello, lo que sucede es que 
las publicaciones, muchas veces han traído más 
curiosos que un verdadero apoyo permanente a 
las actividades y un respeto a esa necesidad de 
sentir al Señor más cerca. 

Nuestra gran pregunta es: ¿No habría posibili-
dad de establecer esa cercanía en otras de nues-
tras actividades desde la fe y la situación de los 
señores que acuden a buscar ayuda? La mayoría, 
por desgracia duermen en la calle y hay situacio-
nes realmente conmovedoras, señores que han 
superado enfermedades graves incluso viviendo 
en la calle, muchas historias de superación a tra-
vés de la formación y el trabajo. En fin, es una 
cercanía que apasiona y a la que no se puede 
poner un fin.

LH  n.343

La atención  
en salud mental 
a la población 
migrada y 
refugiada
Yolanda Osorio Psiquiatra, 
Coordinadora ESMES  
(Equipo Salud Mental Sin Techo) y programa SATMI 
(Programa de Atención en Salud Mental para  
población migrada). Parc Sanitari Sant Joan  
de Déu. Sant Boi de Llobregat (Barcelona)

06/4

En los últimos años, la cuestión migratoria se 
ha convertido en un tema central para muchas 
instituciones. Sin embargo, con frecuencia los 
medios de comunicación la abordan desde una 
perspectiva negativa, olvidando que la migra-
ción es un fenómeno histórico y estructural. 
España, de hecho, ha sido tradicionalmente  
un país de emigrantes: durante décadas, muchas 
personas se desplazaron a Alemania, Suiza o  
Argentina en busca de mejores oportunidades.

Cuando hablamos de salud mental en la po-
blación migrada y refugiada, es imprescindible  

reconocer las múltiples situaciones de trauma que 
atraviesan estas personas: desde las vividas en sus 
países de origen, como son las guerras, persecu-
ciones por motivos de género, orientación sexual 
o religión, hasta las que ocurren durante el viaje 
migratorio, especialmente en el caso de quie-
nes provienen del África subsahariana, el norte  
de África o el sudeste asiático, enfrentándose a 
violencia, abusos sexuales y condiciones extremas.  
A esto se suman los traumas que surgen en el país 
de acogida, derivados de las dificultades adminis-
trativas, legales y sociales. 

En el nuevo entorno, los obstáculos burocráticos,  
la falta de red social y familiar, el aislamiento 
o la precariedad impactan directamente en la 
salud mental. Aunque las personas que migran 
suelen ser resilientes y cuentan con grandes  
recursos internos (pues el propio hecho de  
migrar requiere fortaleza), el desgaste acumulado  
ante estas situaciones termina afectando su 
bienestar psicológico.

Es fundamental recordar que la migración, en 
sí misma, no es una causa de trastorno mental.  
Lo que genera malestar son los factores aso-
ciados al proceso migratorio: la exposición 
a estresores y, en muchos casos, a traumas.  
Las personas migradas están más expuestas a  
sufrir problemas de salud mental debido a la dis-
criminación, el racismo -tanto individual como 
estructural-, la falta de apoyo o las barreras  
sociales y económicas.

Los trastornos más frecuentes son los llama-
dos trastornos adaptativos, que surgen como 
respuesta emocional ante estas experiencias de 
exclusión y dificultad. El cansancio extremo, la 
ansiedad, la tristeza o los problemas de sueño 
son expresiones de un sufrimiento que, en mu-
chos casos, se origina más en el contexto que 
en la persona. Por eso, más que patologizar a 
quien migra, es necesario acompañar y tratar el 
malestar que se deriva de una situación injusta.

 En casos más graves, pueden aparecer cuadros 
psicóticos o trastornos de estrés postraumático.  
En estas situaciones, puede ser necesaria la hos-



Experiencias 82 83

pitalización, pero siempre con un abordaje inte-
gral: no solo clínico o biológico, sino también  
psicológico, social, cultural y espiritual. Es decir,  
tratar el trastorno implica comprender a la perso-
na en toda su complejidad vital y en su contexto. 
Para ofrecer una atención adecuada, es esen-
cial tener en cuenta la diversidad cultural. Esto 
no se limita a la cultura de la persona atendi-
da, sino también a la del profesional y a la del 
propio sistema sanitario. La atención debe ba-
sarse en una mirada antirracista, anticolonial y 
feminista, capaz de reconocer los efectos que los  
factores sociales y culturales tienen sobre la iden-
tidad, las relaciones y las emociones. Muchas 
personas migradas han vivido discriminación 
continua, lo que puede llevarlas a relacionarse 
desde la desconfianza, la rabia o la desesperanza.  
Comprender estas reacciones es clave para poder  
acompañarlas con eficacia y empatía, sin caer en 
actitudes paternalistas ni distantes. 

El abordaje de la salud mental en la población 
migrada requiere, por tanto, una perspectiva 
multidisciplinar: psiquiatras, psicólogos, enfer-
meras, trabajadores sociales y otros profesionales  
deben trabajar de manera coordinada, junto 
con la comunidad.

Fomentar redes de apoyo y facilitar la inserción 
laboral son también medidas fundamentales 
para mejorar el bienestar psicológico, ya que 
muchas personas migran precisamente en busca 
de un futuro laboral estable.

Finalmente, la competencia cultural no debe 
limitarse a los profesionales clínicos, sino ex-
tenderse a todos los niveles del sistema: desde 
la recepción en los centros de salud hasta los 
servicios de urgencias o las unidades de hos-
pitalización. Garantizar una atención sensible, 
inclusiva y respetuosa con la diversidad cultural 
es un paso imprescindible para cuidar la salud 
mental de las personas migradas y refugiadas, 
y para construir una sociedad verdaderamente 
acogedora y justa.

LH  n.343

Humanización, 
salud y 
transculturalidad: 
una experiencia 
transformadora 
con la 
metodología 
aprendizaje-
servicio
Mª Jesús Martínez Beltrán, 
Dra. en Biomedicina,  
Máster en Biomecánica y Grado en Fisioterapia. 
Escuela Universitaria de Enfermería  
y Fisioterapia San Juan de Dios.  
Universidad Pontificia Comillas. Madrid.

Lucía Cuéllar Marín, 
Dra. en Biomedicina, Máster en Profesorado y  
Dirección de Enfermería y Diplomada en Enfermería.  
Escuela Universitaria de Enfermería y Fisioterapia 
San Juan de Dios.  
Universidad Pontificia Comillas. Madrid.

06/5

En un mundo cada vez más interconectado y 
diverso, la formación de los futuros profesiona-
les de la salud debe estar alineada con los retos 
sociales, culturales y éticos del presente. 

La Universidad Pontificia Comillas, a través de su 
Escuela Universitaria de Enfermería y Fisioterapia  
“San Juan de Dios”, ha dado un paso significa-
tivo al implementar la metodología de Aprendi-
zaje-Servicio (ApS) en el Trabajo Fin de Grado 
(TFG) del Grado en Enfermería en el curso aca-
démico 2024-2025, ofreciendo a los estudiantes 
una experiencia educativa que va más allá de la 
teoría para integrar la práctica comunitaria y la 
reflexión crítica.

Este enfoque, basado en el servicio a la comu-
nidad y la participación de los estudiantes, no 
solo enriquece su formación académica, sino 
que también promueve la humanización de la 
enfermería en contextos de diversidad y vul-
nerabilidad social. Se presenta una reflexión 
sobre la experiencia vivida por tres estudiantes 
en el marco del TFG, con especial énfasis en 
la humanización, la salud y la transculturalidad 
como elementos clave del aprendizaje.

1/

La metodología APS  
en el TFG de Enfermería:  
un enfoque integral con 
impacto en los estudian-
tes y en la eomunidad.

La implementación de la metodología ApS en la 
asignatura de TFG es una respuesta innovado-
ra ante la necesidad de generar una formación 
más práctica y transformadora para los futuros 



Experiencias 84 85

profesionales de la salud. A través de este enfo-
que, los estudiantes no solo se enfrentan al reto 
de desarrollar un trabajo académico, sino que 
también se comprometen con un servicio real 
dirigido a una institución con carácter solidario, 
en este caso, la Fundación Juanjo Torrejón, que 
trabaja con personas en situación de vulnerabi-
lidad social.

Este proceso permite a los estudiantes aplicar su 
aprendizaje teórico en un contexto real, promo-
viendo no solo la adquisición de competencias 
técnicas, sino también de habilidades, humanas 
y sociales.

2/

Humanización en  
la atención sanitaria:  
un valor imprescindible.

La humanización en la atención sanitaria es uno 
de los pilares fundamentales de la enfermería. 
No se trata solo de ofrecer cuidados técnicos, 
sino de comprender al paciente como un ser  
integral, con emociones, historias, valores y 
creencias propias. En este sentido, los estudian-
tes de Enfermería en el TFG participaron de una 
vivencia significativa que les permitió integrar 
 la humanización de forma práctica dentro de su 
futuro ejercicio profesional.

La Fundación Juanjo Torrejón, donde los es-
tudiantes llevaron a cabo sus intervenciones, 
trabaja principalmente con personas en situa-
ción de exclusión social, inmigrantes, muje-
res, personas mayores, adolescentes y niños en 
situación de vulnerabilidad. Este contacto di-
recto con realidades de gran desigualdad social 
les permitió a los estudiantes experimentar de 
primera mano los desafíos que enfrentan estos 

grupos, particularmente en cuanto al acceso a la 
salud y la educación sanitaria.

La actividad realizada por los estudiantes fue di-
señada para atender las necesidades detectadas, 
aplicando sus conocimientos en salud pública, 
educación para la salud y atención comunita-
ria, así como una labor de orientación sanitaria 
a personas inmigrantes. Así, no solo trabajaron 
desde el conocimiento técnico, sino también 
desde la empatía y la solidaridad, componentes 
esenciales en la enfermería y en la humaniza-
ción del cuidado.

3/

Salud y transculturalidad:  
desafíos y oportunidades 
en la atención a la  
diversidad.

La transculturalidad es otro de los aspectos 
fundamentales que se integró en este proyecto.  
En un entorno globalizado, la diversidad cultural 
se convierte en una variable clave para tener en 
cuenta en la atención sanitaria. En la Fundación 
Juanjo Torrejón, los estudiantes interactuaron 
con personas procedentes de distintos países y 
contextos culturales, lo que les permitió com-
prender la importancia de adaptar la atención a 
las diferencias culturales. La salud no es un con-
cepto universalmente entendido de la misma ma-
nera en todas las culturas. Las creencias, valores y 
costumbres pueden influir en la forma en que una 
persona percibe y accede a los cuidados de salud. 
Por ello, los estudiantes centraron su colabora-
ción en adaptar sus intervenciones a la población  
con la que trabajaron y ofrecer cuidados respe-
tuosos con las particularidades culturales de los 
individuos.

LH  n.343

Específicamente uno de los trabajos tuvo como 
objetivo mejorar el acceso de la población in-
migrante al sistema sanitario español. Identificó  
las principales barreras que enfrentan estas 
personas -como los trámites administrativos, 
el desconocimiento del sistema y las dificulta-
des idiomáticas-, y propuso una intervención 
orientada a facilitar la información sanitaria.  
Según palabras de los estudiantes:

“Realizar el TFG a través del  
Aprendizaje y Servicio en colaboración 
con la Fundación Juanjo Torrejón  
ha sido una experiencia muy 
enriquecedora. Nos permitió  
identificar barreras en el acceso  
al sistema sanitario para personas 
inmigrantes y actuar intentando 
reducirlas, generando un impacto 
social. Además, el trabajo en equipo 
con los compañeros y el apoyo de 
nuestras tutoras hicieron que la 
experiencia fuera aún más especial 
y motivadora, permitiéndonos 
aprender juntos y sentirnos 
acompañados en todo momento”.

4/

el futuro de la enfermería 
desde la humanización  
y la solidaridad.

La implementación de la metodología APS en 
el TFG ha sido una vivencia marcada por el 
compromiso activo de los estudiantes, que ha 
impactado tanto en ellos como en los profesores 
que tutorizaron los trabajos desde la universi-

dad. Igualmente tuvo impacto para las perso-
nas que forman parte de la Fundación Juanjo 
Torrejón.

Los estudiantes no solo abordaron las nece-
sidades más urgentes de la comunidad, como 
fueron el apoyo al empleo, la integración social 
y el cuidado de las personas mayores, niños y 
adolescentes, sino que también contribuyeron a 
mejorar la calidad de vida y promover la salud 
pública de las personas que participaron.

Este proyecto de ApS demuestra que el futuro 
de la enfermería no solo se basa en avances tec-
nológicos y científicos, sino en la capacidad de 
los profesionales para ofrecer un cuidado que 
esté profundamente basado en la humanidad, la 
empatía y la solidaridad. 

El aprendizaje vivido no solo enriquece las com-
petencias profesionales de los estudiantes, sino 
que los convierte en agentes de cambio social. 
Con una visión profunda de la importancia del 
respeto, la inclusión y el cuidado, los estudiantes  
comprenden que el verdadero objetivo de su 
profesión es cuidar con el corazón, sin barreras 
y sin juicios. 

Como dijo san Juan de Dios: 

“Bueno será que nos ayudemos 
los unos a los otros”.


